
O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de  2013 35
O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de 201334

ompreender a teologia profé-
tica na Bíblia, feita por ho-
mens e mulheres, a partir de 
Deus na vida de judeus e cris-

tãos de ontem e de hoje, implica discernir 
o significado do substantivo profeta, em 
suas várias conotações.1 Em nossos dias, 
os termos ‘profeta’ ou ‘profetisa’ definem 
alguém que denuncia as injustiças sociais 
e anuncia mudanças, alimentando, assim, 
o sonho de outro mundo possível. Muitos 
de nossos profetas e profetisas já tiveram 
suas vidas interrompidas por aqueles que 
não suportam o incômodo da denúncia 
de seus atos contra a vida. Será que em 
Israel, quando alguém queria falar de um 
profeta, usava em seu vocabulário apenas 
o respectivo termo? E o profeta exercia 
unicamente a função própria que lhe ca-
bia? Não. Ele era conhecido como profeta, 
vidente, visionário e homem de Deus. 
Cada termo designa a função exercida por 
um profeta ou profetisa em Israel. Além 
desses termos, a Bíblia também faz uso 
de ‘servo de Deus’, ‘mensageiro de Deus’, 
‘sentinela’, ‘guarda’, ‘pastor’ etc. 

Na origem, profeta é um termo grego 
(profetes) que aparece na mitologia para 
se referir ao personagem que interpreta as 
palavras confusas da sacerdotisa Pítia, a 
qual teria recebido a mensagem de Apolo, 

de Deus. Eles agiram contra o ímpio 
rei Manassés (cf. 2Cr 33,18). Os 
profetas visionários conclamavam o 
povo a converter-se da má conduta 
e a observar seus mandamentos 
e estatutos, conforme toda a Lei 
prescrita aos pais (cf. 2Rs 17,13). 

O profeta homem de Deus

“Agora reconheço que és um 
homem de Deus e que se cumpre a 
Palavra do Senhor, que tu pronun-
cias” (1Rs 17,24). Essas palavras 
são da viúva de Serepta, dirigidas 
a Elias, quando este ressuscitou 
seu filho. Também Eliseu, Samuel, 
Semeias, Ben-Joanã, assim como 

Profeta
e profetisas
naBíblia

dada por Zeus.2 O profeta era, pois, um 
intérprete da divindade. Normalmente, 
ele é entendido como o anunciador do 
futuro, porque as palavras da divindade, 
quase sempre, diziam o que estava por 
vir. O conceito profeta influenciou na 
caracterização desse personagem bíblico 
e seus sinônimos, que são:3 

O profeta vidente

“Antigamente, em Israel, quando al-
guém, ao consultar a Deus, dizia: ‘Vamos ao 
vidente’, porque, em vez de ‘profeta’, como 
hoje se diz, dizia-se vidente” (1Sm 9,9). 
Essas palavras aludem a Samuel, quando se 
encontra com Saul. O vidente Samuel é o 
exemplo típico de adivinho. Ele conhece o 
que está oculto e pode revelá-lo mediante 
presentes. O termo ‘vidente’ (em hebraico 
ro’eh) aparece no Primeiro Testamento (PT) 
onze vezes (cf. 1Sm 9,9.11.18.19; 2Sm 
15,27; 1Cr 9,22; 26,28.29; 2Cr 16,7.10; Is 
30,10). O vidente atua nos centros urbanos. 
Acredita-se que alguns videntes poderiam 
exercer a função de sacerdotes, pois sacri-
ficavam animais e profetizavam através 
das vísceras deles. O vidente observa as 
vísceras dos animais para poder adivinhar 
e profetizar. O sacerdote Sadoc foi chamado 
de vidente (cf. 2Sm 15,27).

O profeta visionário

Gad, o profeta da corte de Davi, rece-
be uma comunicação de Deus e é chamado 
de o ‘visionário de Davi’ (cf. 2Sm 24,11). 
Por três outras vezes, essa expressão 
é aplicada a Gad (cf. 1Cr 21,9; 29,29; 
2Cr 29,25). Além dele, Amós é também 
denominado visionário pelo sacerdote 
Amasias: “Visionário, vai, foge para a ter-
ra de Judá; come lá o teu pão e profetiza 
lá” (Am 7,12). Visionário, em hebraico, 
diz-se hozeh e pode ser contabilizado 
dezesseis vezes no Primeiro Testamento. 

A função do profeta visionário era 
ter visão ou contemplar. Como vimos em 
relação a Gad, alguns visionários serviam 
ao rei com suas visões e palavras, por isso 
eram conhecidos como “visionários do rei”. 
Isso, por outro lado, não deve levar-nos a 
afirmar que eles tivessem participação na 
corte. A visão e a contemplação faziam 
parte da atividade de profetas como Isaías, 
Amós, Miqueias, Naum, Abdias e Habacuc. 

Alguns visionários foram chamados de 
falsos profetas, pelo fato de suas “visões” 
serem movidas por interesses (cf. Mq 
3,5-7). Por outro lado, por causa de suas 
denúncias corajosas, muitos deles eram 
considerados referências importantes 
para o povo poder manter-se no caminho 

Moisés e Davi, são chamados de 
‘Homem de Deus’. O termo aparece 
nada menos que 76 vezes no Pri-
meiro Testamento, sobretudo no 
período do século 9o. 

Homem de Deus é um profeta 
detentor de relação íntima com 
Deus, o que lhe confere a capa-
cidade de operar milagres, assim 
como Elias e Eliseu. Então, é capaz 
de intermediar entre Deus e o ser 
humano. Movidos pela Palavra do 
Senhor, eles atuavam, sobretudo, 
em situações de pobreza, fome, 
seca, guerra etc. Eles agiam em 
favor dos oprimidos, visando a 
transformação da realidade social. 
O rei, quando precisava do profeta C

O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de 201334
O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de  2013 35

E N T E N D E N D O  A  B Í B L I A

Pr
of

et
a 

Is
aí

as
, 

au
to

r 
de

sc
on

he
ci

do



O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de  2013 37
O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de 201336

homem de Deus, devia ir onde o povo 
estava. O homem de Deus não mais pode 
ser considerado como profeta visionário, 
visto que este ficava na corte ao lado do 
rei. No primeiro caso, estamos pensando 
em Elias; no segundo, em Gad. 

O profeta 

Profeta, tradução do hebraico nabî’, 
é o termo mais usado na Bíblia. São 315 
ocorrências que se reportam aos profetas, 
em especial a partir do final do século 7o e 
durante o 6o antes da Era Comum (a.E.C.). 
Notório é o fato de nabî’ ser usado tanto para 
os falsos profetas do Senhor, como para os 
verdadeiros profetas Isaías, Amós, Miqueias 
e outros. O profeta é o intérprete, aquele 
que comunica a Palavra, seja de Deus, seja 
de Baal. Ele é uma pessoa escolhida por Deus 
para transmitir sua mensagem de denúncia, 
solução e esperança. Em outras palavras, é 
o porta-voz da aliança. A atuação profética 
investe contra os opressores do povo de 
Deus. Quando um povo atacava, invadindo 
Israel, o profeta denunciava o opressor e o 
povo de Israel, que permitia a opressão por 
causa dos próprios erros. 

Ao encarar a crise social, política e 
econômica de seu povo, o profeta torna-se 
também um homem da crise.4 Eis alguns 
exemplos. Jeremias diz: “Meu coração está 
quebrado dentro de mim, estremeceram 
todos os meus ossos. Sou como um bêbedo, 
como um homem que o vinho dominou por 
causa do Senhor e por causa de suas santas 
palavras” (Jr 23,9). E continua: “Porque a 
terra está cheia de adúlteros”... Já Elias, 
agindo de forma violenta contra o rei Acab, 
que o chama de ‘flagelo de Israel’, diz-lhe: 
“Não sou eu o flagelo de Israel, mas és 
tu e tua família, porque abandonastes o 
Senhor e seguistes os baals” (1Rs 18,18). 
Amós, por sua vez, denuncia a podridão 
na Samaria, onde o fraco é oprimido e 
o indigente, esmagado (cf. Am 4,1). Ele 
denuncia Jeroboão, rei de Israel. Amasias, 
sacerdote de Betel, entrega Amós para 
Jeroboão e afirma que a terra não pode 
mais suportar as palavras do profeta (cf. 
Am 7,10).

Colocando-se contra os poderosos, o 
profeta faz opção clara pelos que sofrem, os 
pobres. Zacarias, por exemplo, sonha com 
“um rei justo e vitorioso, pobre, montado 

sobre um jumentinho [...]. Ele eliminará os 
cavalos de Efraim e de Jerusalém, e o arco 
de guerra” (Zc 9,9). Malaquias, como tal, 
afirma: Deus agirá, no Dia do Senhor, contra 
“os que oprimem o assalariado, a viúva, o 
órfão e violam o direito dos estrangeiros” 
(Ml 3,5). Deus é o Deus dos pobres. Ser 
profeta é agir como Deus, que tem prefe-
rência pelos pobres. Assim, o profeta sabe 
discernir o que faz parte do projeto d’Ele. 

O profeta age, na maioria das vezes, 
isolado. Alguns chegam a ter sua escola 
ou discípulos. Algumas mulheres faziam 
parte do movimento dos profetas. No 
entanto, seu modo de agir isoladamente 
leva-o a uma profunda crise pessoal. É 
o caso de Jeremias, que sofre por ter 
defendido o exílio na Babilônia para seu 
povo. Por isso, é considerado um traidor 
da pátria (cf. Jr 39) e acaba exilado no 
Egito (cf. Jr 41–43). Ele se torna um de-
sinstalado por Deus e, aparentemente, um 
frustrado. Sente-se ameaçado constan-
temente em seu projeto. Na outra ponta 
da linha, a simples presença do profeta é 
capaz de gerar uma crise pessoal e insti-
tucional. Incomoda pessoas e instituições 
por dizer o que as pessoas não querem 
ouvir. O reconhecimento dessas palavras 
é, quase sempre, muito posterior. 

 Os profetas de Israel e Judá pregavam a 
fé monoteísta ao Senhor e contra qualquer 
tipo de idolatria. Na voz do profeta Isaías, 
Deus diz: “Eu sou o primeiro e último, fora 
de mim não há Deus” (Is 44,6b). E ainda 
condena os idólatras: “Os que modelam 
ídolos nada são, as suas obras preciosas não 
lhes trazem nenhum proveito! Elas são as 
suas testemunhas, elas que nada veem e 
nada sabem, para a sua própria vergonha. 
Quem fabrica um deus e funde um ídolo que 
de nada lhe pode valer? Certamente, todos 
os seus devotos ficarão envergonhados, bem 
como os seus artífices, que não passam de 
seres humanos” (Is 44,9-11). Combater a 
idolatria e a alienação religiosa do povo é 
marca indelével da ação profética.     

O profeta está também presente no 
templo de Jerusalém, atuando em sintonia 
com os sacerdotes. Ele é uma pessoa de ora-
ção, que reza a vida e seus acontecimentos. 
É alguém que vive uma profunda experiên-
cia pessoal de Deus; é seu testemunho. O 
profeta é o guia espiritual do povo. 

Profeta maior e menor

Encontramos, na divisão dos profetas 
do Primeiro Testamento, a distinção entre 
Profeta Maior e Menor. Essa diferença ocor-

re não pela importância do profeta, mas 
pelo tamanho do seu escrito. No século 2o 

a.E.C., já era conhecida essa distinção. São 
três os Profetas Maiores, a saber: Isaías, 
Jeremias e Ezequiel. Já os Menores são 
doze, ou seja: Amós, Oseias, Miqueias, 
Sofonias, Naum, Habacuc, Ageu, Zacarias, 
Malaquias, Abdias, Joel e Jonas. 

O livro de Baruc, classificado entre os 
livros proféticos da Bíblia Grega (LXX), não é 
propriamente o livro de um profeta. Baruc era 
secretário e amigo do profeta Jeremias, que 
lhe teria ditado palavras proféticas. Nessa 
mesma linha, o livro das Lamentações é 
atribuído a Jeremias e, por isso, localiza-se 
depois do livro de Jeremias. Tal hipótese, 
no entanto, não é sustentada pelos pesqui-
sadores, pois o teor do livro não coaduna 
com o pensamento de Jeremias. 

O livro de Daniel é outro que suscita 
polêmica. Na Bíblia hebraica, ele não faz 
parte dos livros proféticos, mas do bloco do 
Escritos. Daniel é reconhecido no Segundo 
Testamento (cf. Mt 24,15) como profeta; 
mas, em estudos mais recentes, é conside-
rado apocalíptico. O autor desse livro, assim 
como o de Jonas, faz uso do nome conheci-
do para difundir o seu pensamento. Assim, 
o livro de Daniel enquadra-se melhor no 
gênero sapiencial e apocalíptico. As Bíblias 
Grega (LXX) e Latina (Vulgata) consideram 
o livro de Daniel como Profeta Maior.  

As profetisas 

A única mulher que poderia ser con-
siderada profetisa na Bíblia, no sentido 
estrito do termo, é Hulda (cf. 2Rs 22,14), 
que viveu na época da reforma deutero-
nomista do rei Josias. Outras mulheres 
recebem apenas o título de profetisa, 
como: Miriam, irmã de Moisés e Aarão (cf. 
Ex 15,20), e Débora (cf. Jz 4,4).

Embora na Bíblia haja somente três 
mulheres chamadas de profetisas, sabemos 
que muitas outras atuaram como tais. Há de 
se ressaltar, no entanto, que essa denomi-
nação tem sua origem nos livros históricos 
e no Pentateuco, mas não nos proféticos. 
A valorização maior do homem sobre a 
mulher, no mundo bíblico, com certeza 
impediu o surgimento de outras mulheres 
profetisas. Da mesma forma, impediu que os 
seus feitos proféticos fossem registrados na 
Bíblia. Ao citar o nascimento de seu filho, 

Isaías refere-se à mulher como profetisa: 
“Em seguida me acheguei à profetisa e ela 
concebeu e deu à luz um filho” (Is 8,3). Vale 
citar que, aqui, a mulher é considerada pro-
fetisa pelo fato de ser esposa e mãe do filho 
do profeta, e não por ser vista como tal. 

    
Profetismo desde Abraão? 

A pergunta parece ter uma única 
resposta: o profetismo começa em Israel 
somente no período da monarquia, com 
Davi. Gad e Natan são os primeiros pro-
fetas. No entanto, no livro do Gênesis, 
Abraão é chamado de profeta (cf. Gn 
20,7). Isso ocorre no episódio em que 
Abraão diz a Abimelec, rei de Gerara, que 
Sara é sua irmã. Deus aparece em sonho a 
Abimelec sugerindo-lhe que devolva Sara 
a Abraão, chamado por Deus de profeta.

Moisés é outro personagem considera-
do profeta. O último livro do Pentateuco, 
o Deuteronômio, afirma que, depois da 
sua morte, “em Israel nunca mais surgiu 
um profeta como Moisés” (Dt 34,10). 
Segundo o livro de Oseias, Moisés é o 
profeta, por meio do qual o Senhor tirou 
Israel do Egito e o guardou (cf. Os 12,14). 

O terceiro homem das origens, Sa-
muel, é chamado de profeta. Profeta 
vidente (cf. 1Cr 29,29), sua ação o carac-
teriza como grande profeta bíblico. Ele é 
ainda conhecido como juiz no final do 
período tribal, representando a passagem 
do sistema tribal para o monárquico.   

A conclusão da pesquisa atual sobre as 
origens do profetismo é que a atribuição 
do título de profetisa a Miriam e a Débora 
e de profeta a Abraão, a Moisés e a Samuel 
foi um acréscimo posterior das correntes 
teológicas, quando da redação da Bíblia, o 
que significa que isto ocorreu muito tempo 
depois da atuação deles. Considerando os 
profetas clássicos e os que receberam esse 
nome (uma lista que ultrapassa a casa 
dos trinta), podemos dividir o profetismo 
bíblico em várias fases: origens (de Abraão 
a Josué); profetas do palácio (de Gad a 
Aías de Silo); profetas populares (de Elias 
a Eliseu); profetas clássicos (de Amós a Je-
remias); profetas da esperança (de Abdias 
a Joel); profetas do Segundo Testamento 
(João Batista e Jesus). 

ReferênciaS bibliográficAS

1	 O estudo completo sobre profetas e pro-
fetisas na Bíblia está em nosso livro: 
Profetas e profetisas na Bíblia: história e 
teologia profética na denúncia, solução, 
esperança, perdão e nova aliança. 2. ed. 
São Paulo: Paulinas, 2012.

2	 Cf. Oráculo de Delfos da mitologia grega.
3	 Cf. PETERSEN, D. L. The Roles of Israel’s 

Profhets. JSOT, series 17, Sheffield, 1981. 
Suppl. Resumido por: SICRE, José Luís. 
Profetismo em Israel. Petrópolis: Vozes, 
1996. p. 91-2.

4	 Cf. GAMELEIRA, Sebastião Armando. Reler 
os profetas, Estudos Bíblicos, São Paulo, 
n. 4, p. 8-32, 1987.

Frei Jacir de
Freitas Faria, OFM

Escritor e mestre em
Ciências Bíblicas pelo

Pontifício Instituto
Bíblico de Roma

www.bibliaeapocrifos.com.br Ar
qu

iv
o 

pe
ss

oa
l

E N T E N D E N D O  A  B Í B L I A

Moisés é outro personagem 
considerado profeta. O 

último livro do Pentateuco, 
o Deuteronômio, afirma que, 

depois da sua morte, “em 
Israel nunca mais surgiu um 

profeta como Moisés”

O  M e n s a g e i r o  d e  S a n t o  A n t ô n i o

Julho/Agosto de  2013 37

M
iq

ue
ia

s 
ex

or
ta

nd
o 

os
 is

ra
el

it
as

 a
o 

ar
re

pe
nd

im
en

to
, 

Gu
st

av
e 

Do
ré

M
oi

sé
s 

e 
a 

se
rp

en
te

 d
e 

br
on

ze
, 

Ju
di

th
 M

eh
r


